
1 

【第 14回 日本リビングウイル研究会】 

テーマ「尊厳死と安楽死のはざま」 

 

 

日 時：2025 年 12 月 13 日（土） 

13：00～16：30（東大・伊藤謝恩ホール＆オンライン） 

 

 

■コーディネーター 

満岡 聰（満岡内科クリニック院長、日本尊厳死協会理事） 

 

 

■講師（発言順） 

北村義浩（日本尊厳死協会理事長、医学博士） 

松田 純（静岡大学名誉教授） 

三浦靖彦（医師、岩手保健医療大学教授） 

満岡 聰（満岡内科クリニック院長、日本尊厳死協会理事） 

 

 

 



2 

■開会のあいさつ（北村義浩） 

「今回はこれまで扱うのがためらわれたテーマですので…」 

 

 寒い毎日が続きますが、皆さん、元気に飛

び跳ねていますか。私、ちょっと跳んでみま

すね（演壇の上で跳ぶ）。大事なのはですね、

毎日、飛び跳ねるように生きていても着地は

するんです。着地を考えないで跳んだら、皆

さん、コケますよ。楽しくイキイキ、幸せな

人生を全うするためにも、最期の最期のこと

をお考えいただきたいな、と思います。 

今回のテーマは「尊厳死と安楽死のはざま」

です。かなり突っ込んだ、これまで扱うのが

ためらわれたようなテーマ、素材、話題になるかと思います。これから話される

三人の先生方のご経験、英知が、皆さんのアドバイスになるのではないかと思い

ますので、最後までお聴きいただきたいと思います。 

 

 

■コーディネーターによる趣旨説明（満岡 聰） 

「『最期にどんな選択があり得るのか』社会的な議論が必要」 

 

 私は現在、佐賀市内でプライマリケアと訪

問診療をしており、日本尊厳死協会の理事で

もあります。さて今回のテーマ「尊厳死と安

楽死のはざま」ですが、この問題を考える際

に大切なことは、死のその瞬間のことばかり

が話題になりますけれど、尊厳ある死は尊厳

ある生の先にしかないということです。昨年

のⅬＷ研究会で「良き死」についてディスカ

ッションしましたが、「死ぬまでの時間をどの

ように過ごすか」が「良き死」にとって大事



3 

であることは間違いないようです。本日は「人がその尊厳を保ちながら最後まで

その人らしく生きられる社会の実現のためには、どのような社会的な共通認識

や合意があればいいのか」ということについて考えていきたいと思います。 

 尊厳死についての論点を 3 つ考えました。①は高齢化に伴う認知症の増加に

関する問題です。②は本人希望の人工呼吸器などの生命維持装置中止が認めら

れないということ。そして③は安楽死との関連についてです。死以外に苦痛を緩

和できないと判断されるケースがあり、それにどう向き合うかは、日本において

はほとんど議論されてきませんでした。 

 安楽死についてのデータをあげてみます。安楽死で亡くなった人はオランダ

で 1 万 3291 人（2023 年）、カナダで 1 万 3241 人（2022 年）、スイスで 1791 人

（2023年）、米オレゴン州で 367人（2023年）。日本では安楽死は殺人、自殺ほ

う助として罪に問われますが、世界には、耐えがたい苦痛を理由に安楽死を望み

亡くなる方々がいます。この方々を「生きることを諦めた」と言って非難するこ

とはできないでしょう。 

 

 

 

 ここで国際共同研究を紹介します。高齢者の終末期における「緩和できない苦

痛と尊厳死・安楽死の希望に関する研究」です。希死念慮は 18％、積極的安楽

             
        

            

               
             
              
              

                          
                         
          
                           
   



4 

死の要求がそのうちの 44％ですから、9％弱の人が積極的安楽死を望んでいるこ

とになります。そして死を望む理由として「自分で自分のことができない」

（45％）、「楽しみになることがない」（28％）など精神的な理由が多く、身体的

苦痛では「倦怠感」（23％）、呼吸困難（21％）、疼痛（12％）があげられました。

ということで死を望む患者さんは「自分のことが自分でできず迷惑をかけてい

るのがつらく、楽しみに感じることがなく、呼吸困難か疼痛、著名な倦怠感に襲

われている」ということがわかります。これは、日本ばかりでなく台湾、韓国で

も同様でした。緩和ケアが提供されても、精神的につらい時にどのような方法が

選択しうるのか、社会的な議論が必要と考えられます。以上、趣旨説明を終わり

ます。 

 

 

■死への欲求と生きがい探し（松田 純） 

「苦しいなかでも、やすらぎの時をいかに増やしていくか」 

  

満岡先生から提示いただいた論点に沿っ

て進めていきたいと思います。論点①は

「認知症の方がたの意思決定支援」という

ことになるかと思います。認知症と診断さ

れたら本人の希望など聞く必要はなく、施

設などへの入所手続きをとったりして、後

で本人を説得すれば良い、それが「本人の

ため」というようなことが広く行われてい

ると思います。「本人のため」と言いつつも、

知らず知らずのうちに「介護する自分たち

家族の利害のため」ということになってい

るのではないか。そこには認知症の本人の意思はどうなっているのか。 

ここである調査結果を紹介します。東京・練馬区の診療所の外来と往診先の 12

人の認知症の人たち（平均年齢 88歳）に対する大井玄医師らによる意向調査（新

里和弘・大井玄「認知能力の衰えた人の「胃ろう」造設に対する反応」Dement Jpn. 

27号，2013年）です。中等度から重度の認知能力の低下の方々に「胃ろう造設

の是非」を尋ねたところ、9人が「いや」、3人が「わからない」。積極的に「は

い」と答えた人はいなかった。この調査結果を踏まえて大井医師は「認知症とい

うレッテルをいったん貼ると、本人の意向を訊かないのが当然だと周囲は考え



5 

てしまう」と述べています。認知能力の低下は徐々に起こるし、その日の調子で、

話がわかる時とわからない時があるのに、なぜ認知症と診断されると本人の意

向に耳を傾けようとしないのか、と疑問を呈しています。つまり、認知症＝自己

決定能力なし、ではないんですね。 

認知症の人の意思決定支援については、厚労省がガイドラインを出し、「一見、

意思決定が困難と思われる場合であっても、認知症の人の身振り手振り表情の

変化も意思表示として読み取る努力を最大限に行うこと」を求めています。その

意思の内容も、胃ろうをどうしたいかとかの治療方針ばかりではなく、日々の暮

らしの中での「好み」なども広く含めて、意思を見極めていき、さらにその意思

も時間や本人の置かれた状況によって変化するので、繰り返し確認する必要が

ある、となっています。書かれた書面だけを見るのではなく、その時々で、微細

なサインをキャッチすることが重要なんですね。 

それから代理決定という言葉があります。これは代理者が自分の思いや判断

で決定するというのではなく、本人の思いを代弁
．．

するということです。家族など

本人の生き方や価値観をよく理解した人が、本人に代わって、本人の思いを代弁

する、これが本来のあり方ではないかと思います。 

 オランダの 2016年の事案についてお話します。担当の女性医師が認知症の 74

歳の女性のコーヒーにこっそり鎮静薬（ドルミカム）を混ぜ、眠らせてから致死

薬を注射しようとしたところ、彼女が目を覚まし抵抗したため、医師は家族に押

さえつけるよう頼み、致死薬を注射して死なせたという事件です。外形的に見れ

ば、いやがる患者を押さえつけて、致死薬を注射したことになりますが、認知症

の女性は「事前の安楽死宣言書」を書いていました。しかし実行時の女性の意思

は明確ではないですね。女性医師は、女性はよく怒ることがあり夜の徘徊もあっ

たことなどから、これを「耐え難い苦痛のしるし」と解釈し、オランダでの安楽

死を許容する要件の一つを満たしていると判断したわけです。しかし、「よく怒

ること」や「徘徊」などは、認知症の医学でいう「行動・心理症状(BPSD)の一つ

です。「行動・心理症状」を悪化させないことが認知症ケアのポイントです。こ

の認知症の女性に対するケアのあり方としては、どうだったんでしょうか？ 

 74 歳のこの女性は「事前の安楽死宣言書」を書いたことを忘れていた、また

「安楽死」という言葉の意味も理解できなくなっていた、致死薬の注射がどのよ

うな意味をもつのかさえも理解できなくなっていた、という状況でした。オラン

ダで安楽死が容認される重大要件はいくつかありますが、「患者の要請が自発的

で熟考されたものであること」が絶対要件です。判断力があった時に書いた事前

の安楽死宣言書があればいいのか、など、何が本人の意思なのかをめぐって深刻

な問題を投げかけたことになります。では、この女性の意思は①判断力があった

時に書いた安楽死宣言書が安楽死を実行する時点での彼女の意思、②致死薬の



6 

注射針から逃げている時の意思がその時点での彼女の意思。さてどちらの判断

が適切でしょうか？このオランダの裁判は、2002 年の安楽死法制定後初の刑事

裁判になりました。結果はハーグの裁判所で無罪、そして 2020年、最高裁が最

終的に「無罪」の判断を下しました。 

 次に論点②の「本人が人工呼吸器の取り外しを求めた場合、どのように対処す

べきか」ですが、これについては日本老年医学会の「高齢者の人生の最終段階に

おける医療・ケアに関する立場表明 2025」に示されていると思います。要約す

れば、緩和ケアの視点を重視し、本人の尊厳を尊重し、その尊厳を損なったり苦

痛を増大させたりする可能性がある時には「その医療行為の差し控えと、いった

ん開始した医療行為の終了も選択肢として考慮する必要がある」と書かれてお

り、ここでは「差し控え」と「中止」は倫理学的に「等価である」ということが

根底にあります。しかし人生の最終段階における医療行為は、治すための医療行

為を除外するものではなく、また予期しない急変時など医療行為の効果の判断

に不明な点がある場合は“time‐limited trial（TLT）”を実施し、その効果を

確認することが患者の生命を擁護するために重要としています。TLTの目的の 1

つは、重篤な状態において治療の効果や負担が不確実ななか、本人・家族と医療・

ケアチームが協働し「最適な選択肢を模索すること」と述べられています。そし

て、本人の人生にとっての最善を目指し、本人の尊厳を損なったり苦痛を増大さ

せたりする医療行為を差し控えること、また、いったん開始した医療行為を終了

することは「安楽死でも自殺ほう助でもない」と明記しています。 

さらに TLT の実施を可能にする前提として「いったん開始した治療法が不要

となったら、それを終了することが通常の選択肢となる必要がある」としていま

す。臨床医の中には、いったん開始した治療法の終了をためらう心理があり、そ

れなら最初から「差し控え」によって対応するというケースが少なくないように

思います。これでは本人の回復可能性を生かすことが出来ませんね。医療倫理に

反します。ですから「いったん開始した治療法を止める」という選択の自由があ

れば、人工呼吸器の装着を選択する人も当然、出てくるということになってきま

す。 

 この「立場表明」はこのように述べて、「過少でも過剰でもない適切な医療」

「生活の質（QOL）を大切にする医療およびケアが最善の医療・ケア」と呼べる

のではないかとまとめています。 

 次に論点③「意思決定能力のある、安楽死を求める人たちにどのように対処す

べきか」に移ります。これは大変難しい問題ですが、臨床の医療・ケアスタッフ

の目指すこととして、「苦しいなかでも一時
いっとき

のやすらぎがあるとすれば、そうし

た時をいかに増やしていくか」ということなのではないでしょうか。つまり「生



7 

きがい探し」ですね。「在宅医療は生きがい探し」「訪問看護は生きがい支援」と

専門家も言っています。できることを探し生ききることを支える、ということで

すね。では生きがいとは何か。神谷美恵子さんの『生きがいについて』という名

著があります。生きがいとは、生きているはりあい、生きる喜び、心のはり、生

存についての充実感と神谷さんは言っています。 

令和４年の調査ですが、「生きがいを感じている」高齢者は 77％、「感じてい

ない」が 22％というデータがあります（令和４年度 内閣府政策統括官（政策調

整担当）「高齢者の健康に関する調査」）。調査結果から「高齢者が生きがいを感

じる」のはどういう時かを見てみますと、 

・仕事に打ち込んでいる時や家族との団らんの時 

・対人や対社会で楽しく過ごす時・他人から感謝された時 

・社会奉仕や地域活動をしている時・若い世代と交流している時 

・食べたり話したりすること、となっています。 

こうした「生きがい」の中には、私的なささやかな喜びもありますし、1口の

コーヒー、お酒シャーベットを食べられた喜びなども含まれます。 

 

 

 脳科学者の茂木健一郎さんは『IKIGAI』という本で、「生きがいは、朝、目を

覚ます理由、新しい日が来ることを待ち遠しくなるような生への意欲を与える

もの」「生き続けていくモチベーション、毎日目を覚まし日々の仕事を始めるモ

チベーションを作り出している」「自分の人生を続けることを可能にする小さな

喜び」と書いています。さらに「成功は生きがいを持つための必要条件ではない」

「早朝の空気の心地よい冷たさ、毎日の始まりにすする一杯のコーヒーなどに

 「 からどうした」と われるものが生きがい
になる 

 生きがいは   を ます    しい日が 
ることが   しくなるような生への 欲を 
 るもの

 生きがいはあなたが生き  ていく   ー
  ン あなたが 日 を まし日 の  を
 める   ー  ンを り している

   の 生を  ることを  にする
 さな  

  

            日本   の く  な 生を る        
     



8 

も生きがいを感じられる」としています。「IKIGAI」という日本語は近年、こう

して生き方の多様性を賛美するヨーロッパ語にもなっていて、「生きがいの最も

偉大な秘密は自分自身を受け入れること、人生の小さな報酬に喜びを見いだし、

謙虚な気持ちでそれを受け取ること」と生きがいを表現しています。 

 患者さんへの問いかけとしては、 

・あなたにとって心から大事にしている一番のものは何ですか 

・あなたに喜びを与える小さなことは何ですか、ということになり、それが生き

がい探しのお手伝いということになりますね。生きがいは与えることはできま

せん。自分で探すしかないんです。厚労省の「人生会議」でも、話し合いの進め

方として、「心肺蘇生をするかしないか」とかではなく「あなたが大切にしてい

ることは何ですか」というようなところから入るように勧めています。先ほどの

神谷さんは、何が生きがいになり得るかという問いに対して「出来合いの答えは

一つもない」と書いています。生きがいの個別性、「本人らしい生き方をどう支

えるか」という視点こそが大事であると述べています。 

 この生きがいの前提として「健康概念の捉えなおし」について話しを進めます。

健康とは何かというＷＨＯの定義があります。1946 年に国連で採択された「健

康とは単に疾患がないとか虚弱でない状態ではなく、身体的、精神的、社会的に

も完全に良好であること」という定義です。この「完全に良好な状態」というの

はあるんでしょうか。当初から疑問が出されていました。この健康定義が出され

た時代は、近代医学が感染症に対して圧倒的な勝利をおさめていく時代。医療は

病気を治すものだという強いイメージを背景にしての定義です。現代医学の主

要な対象は、「治らない病気」つまりゆっくり進行する慢性疾患に変わってきて

いますが、このＷＨＯの健康の定義は、批判がありつつも 80年経った今も変わ

っておらず、弊害も生んでいます。医療は病気の治療なのだから、治せない治療

に意味はない、というこうした考えのもとでは、難病者や障がい者、高齢者が適

切な医療を受ける権利が奪われてしまうのではないかという懸念です。「病気→

治療→完治」とは別のモデルで「健康」を新しくとらえ直す必要があるというこ

とで、オランダの医師・ヒューバーらは 2011 年に BMJ（英国医学雑誌）に新し

い健康についての捉えかたを発表し、「健康とは社会的、身体的、感情的な難題

に直面した際に、適応し自らを管理する能力」と定義しています。病気を治すこ

とはできないけれども、悪化させないとかコントロールする薬を出すとか、補装

具をつけてやりくりして暮らしていくとかは、臨床の場では、すでに行われてい

ますよね。 

 このように、病気による苦境を、さまざまな方法を駆使して乗り切っていく

力・対応力・適応力・復元力＝レジリエンスとしての健康、というとらえ方が今、

出てきています。 



9 

 最後に、「自律・自立と依存の関係を問う」というテーマに移ります。アメリ

カのバイオ・エシックスの有名な 4原則の 1つとして、「自律尊重」という原則

があります。①個人の能動性 ②（患者）個人による意思決定 ③自己決定能力・

自己責任などですが、しかし、この「自律・自立した個人」という概念は「強い

個」というアメリカ文化を背景としたもので、日本の文化とは少し違うし、アメ

リカの中でも批判的な思潮があります。 

ここで 2人の研究者を紹介します。1人はアメリカの法理学者・マーサ・ファ

インマン。彼女は『自律神話 依存の理論』（穐田信子・速水葉子訳『ケアの絆 自

律神話を超えて』岩波書店，2009 年）という書で、独立がアメリカのアイデンテ

ィティの中核、自治（自律）こそ理想と述べています。「依存はぞっとする存在」

「自律的で独立し自活した個人が理想」そして「こうした特性を誰もが達成でき

るはずだ」「達成できない者は落伍者」とまで述べています。 

 しかし、この自律・自立の価値だけを強調することは一面的ではないでしょう

か。私たちはまずは無力な赤子として産み落とされ、他者、とりわけ母親に全面

的に依存して成長し、「自律的な成人」となり、やがて病気や加齢による心身の

衰えから、最期は他者に再び全面的に依存して看取られます。つまり、人生の最

終段階では、誰もがもはや「自律・自立的である」ことができません。一人では

死んでいけないのです。100％非自律的な存在として誕生し、100％非自律的存在

として人生を閉じていくわけですね。アメリカの自律尊重とは、この「自律・自

立的な成人」をモデルにして築かれていますが、人生には、避けることができな

い「依存期間」があるんです。 

 

  

  的な
  

  に

  的でない

  に

  的でない

              

  

  
    

  

    

 生には   の  期 がある

    イ      
     

   ーンに  
した  の  

                 

                   



10 

もう 1人の研究者はエヴァ・フェダー・キティ。彼女は「成長、衰弱、病は自

然の存在としての人間に不可避」と述べています。「私たちはみんなお母さんの

子どもである」というのが中核の考え方です。100％依存的な赤子を母親がケア

する、その産後の母親も助けを必要とし、その支援のおかげで母親は子どもをケ

アすることができます。そしてキティは「どんな文化も依存の要求に逆らっては

1 世代以上存続することができない」「自由で平等な自立した個人の集合として

とらえられたリベラルな社会という理解は社会の一面に過ぎない。これだけで

社会をとらえようとすれば虚構となる」と述べています。これは、弱さや傷つき

やすさをモデルにした道徳的な関係性であり、ケアする者を支援する社会環境、

相互支援を前提とした社会編成の必要性を訴えています。助けを必要とする者

を助ける者、その人たちをサポートする一連の支援者、ケアする人をケアする

「入れ子状の依存」ということになります（エヴァ・フェダー・キテイ『愛の労

働あるいは依存とケアの正義論』岡野八代・牟田和恵監訳，白澤社,2010年）。 

 人間の赤ちゃんは他の哺乳動物と比べてきわめて未熟な状態で生まれてきて、

依存期間が非常に長い。しかしこの依存という面があったからこそ人類文化の

発展があり、特に母への依存は文化の継承の基盤でもあったわけです。また入れ

子状の依存関係があったことによって、人と人との絆の文化、医療、介護制度、

社会保障制度を築くことができた。現代社会では「自律と自立」が重視され、依

存はネガティブにとらえられますが、生の実相を見すえるならば、「人間は自由

にして依存的な存在」（ドイツ連邦議会「現代医療の法と倫理」審議会最終報告

書、2002年、松田純監訳『人間の尊厳と遺伝子情報－－現代医療の法と倫理（上）』 知泉

書館，2004年）と言えるのではないでしょうか。「自立」と「依存」を対立的にと

らえるのではなく、「自立するためには依存先を増やすことが重要」と東京大学

の熊谷普一郎教授は述べています。自立・自律の一面的強調ではなく「相互支援」

という関係に基づいて自立・自律を目指すということが重要ではないでしょう

か。 

 

 

■臨床にお る各種ガイドラインおよ 腎 全診療の経験から 

（三浦靖彦） 

「透析の見合わ ・中止も選択肢の つに入りました」 

 

http://www.chisen.co.jp/book/book_shosai/901654-35-7.htm


11 

 まず、この「人生の最終段階における医療・

ケアの決定プロセスに関するガイドライン」

という図を見てください。ここで大事なのは

赤く囲んだ「本人の意思決定が基本」という

ことです。そして、その本人の意思が確認で

きないときは「本人の推定意思を尊重」とな

っています。ここで本人の生きざま、ライフ

ストーリーが大切になってきますね。そのよ

うにしても意思が確認できない時には、周り

の人が「本人にとっての最善」を考えましょ

う、となっています。 

 

 

 

先ほどの松田先生のお話も受けて、臨床倫理の４原則を紹介します。①自律尊

重②無危害③善行④正義・公平・公正の４つです。中でも自律尊重が大事で、そ

の「自律」は依存の上に成り立っている、と松田先生は話されました。一方、東

京大学におられた清水哲郎先生は３原則を提示しています。自律尊重を「人間尊

重」に、無危害と善行を「与益」に、正義などを「社会的適切さ」の３つに置き

換えています。 

私はこの置き換えが好きです。「自律できていない患者さんであっても人とし

て尊重しよう」「日本人は『正義』と大上段に構えられると躊躇しがちなので『社

会的にみてどうでしょう』というような問い方をしよう」といった考えですね。



12 

私は医学生や看護学生には、国家試験対策としては４原則を覚えるべきだが、実

臨床ではこの３原則で考えましょうと教えています。 

 しかしこの「自律尊重・人間尊重」には落とし穴もあります。例えば「ご本人

の希望を叶える・患者様に寄り添う」という言葉ですが、このマジックワードに

とらわれてしまう人も多いんです。はたして患者さんは、正常な意思決定能力を

有し、正しい情報に基づいて理解したうえで決定しているのでしょうか。また周

りの方がたは、正しいプロセスで意思決定支援ができているのでしょうか。立ち

止まる必要が出てきます。ここで意思決定能力の４因子を紹介します。表明、理

解、認識、論理的思考です。つまり、必要な事柄を理解しそれを自分の問題とし

て自覚し、自分の価値観に基づいて判断したうえで、きちんと伝えることができ

る、ということです。この４因子がそろってはじめて「意思決定能力が満足にあ

る」となるわけですが、ただ、満足にそろっていなければ意思決定能力がないと

も言えません。 

 大事なのは意思決定能力の判定の大前提として、・考えられる選択肢はすべて

相手のわかる言葉で説明されたのか・決定の際に必要となる社会資源について

の説明はされているのか、があります。社会資源とは、在宅医がいるとか訪問看

護や入浴サービスは受けられるのかなどです。それらの実際を知らないと判断

できません。そのうえで「意思決定する力」を高めるための支援が必要になりま

す。わかりやすく図や DVD などの映像を使うことも必要ですし、家族や友人が

同席して安心できる環境を設定してさしあげることも大事です。当たり前です

が症状が緩和してから説明することや、質問の機会と熟考する時間の確保も必

要になります。特に重い決断には 24時間以上おく必要があると言われています。 

 では認知症の患者さんにはどうしたらいいでしょう。これには厚労省から

2018 年にガイドラインが出ており、意思決定支援を意思形成支援、意思表明支

援、意思実現支援の 3つに分けています。また 2019年には「身寄りがない人の

入院および医療に係る意思決定が困難な人への支援に関するガイドライン」も

出ています。ここでも「本人の意思・意向の確認と尊重」が骨子です。「認知症

なので意思決定能力がない、と短絡的に考えてはいけない」と述べ、OKや NOな

ど表明できることもあるし、過去の本人の言動や生き様などから意思を推定す

ることもできる、と述べています。しかし「本人の意思を尊重する」が基本とは

いっても、医師ほう助自殺や安楽死はできません。 

 次に「終末期抜管」について考えてみましょう。先ほどはなかなか行われない

ということでしたが、2022 年の日本集中治療学会の「広義の終末期における緩

和的抜管に関する報告」には 20 人の患者さんに行った報告がなされています。

また、いわゆる 3 学会合同ガイドラインというものもあります。集中治療医学

会、循環器学会、救急医学会から 2014年に出された「救急・集中治療における



13 

終末期医療に関するガイドライン」です。①医学的に治癒の見込みがなく数か月

以内に死が見込まれる②そのような場合において延命治療は望まないという本

人の事前の意思表示③家族の了承がある、という場合には、生命維持装置を中止

するのもやぶさかではない、というガイドラインです。そして今、そのガイドラ

インが改定を控えており、日本緩和医療学会も参加して 4 学会合同ガイドライ

ンになる予定です。その中には「積極的治療終了後には緩和ケアの充実を！」が

入ることになるようです。 

 次に透析医療の経験から「安楽死」についてお話します。透析を中止すると 10

日前後で尿毒症を起こし死亡してしまいます。そういうことから透析は生命維

持治療の一つとされ、日本には現在、34万人がいます。 

 

 

 

図を見てください。透析患者さんは増えていますが、特に黄色から上、つまり

70 歳以上の患者さんが増えています。それだけ合併症の多い患者さんが増えて

いると考えられます。 

 さてこの「透析の非開始・中止」についてですが、これはいわゆる“消極的安

楽死”に分類される概念と思われますが、透析の差し控えと中止の倫理的正当性

について考えてみます。欧米などでは、自己決定権を基盤とした透析を拒否する

権利は誰もが持っているし、透析に伴う患者の受ける負担と得られる利益との

好ましくないバランスがある場合は、透析を中止することが倫理的に認められ

る、としています。ただし、このような決定は「腎臓専門医と患者との間の相互

理解による意思決定によってなされるべき」とされています。 

            



14 

こうした考えは、はたして日本では受け入れられるでしょうか。アメリカでは

透析中止は透析患者の主要な死亡原因なのです。率にして 18％だそうです。初

めて聞いた時には、医療費が高いからかと思ったのですが、保険が効くので、そ

うではないとのことです。聞いたところによると、「自分のライフスタイルに合

わないと考えて中止する人が多い」のだそうです。日本では「透析中止による死」

という調査項目はなく、「自殺・拒否」に入ると思われますが、人数は非常に少

ないです。こうしたなか、1996 年に日本透析医会の大平整爾先生が「透析中止

に対する私案」を出しています。 

 

 

 

 この私案には「血液透析の実施が医学的にきわめて危険か不可能であること」

など 4 項目あり、さらに付記として・透析中止に関わる話し合いをできる限り

記録に残すように心がけること・治療の中止は「透析医療」に限定したものでは

なく、院内に「医の倫理委員会」をもち顧問弁護士の助言を得ることが望ましい、

としています。アメリカでは 2000年にすでに「適切な透析の開始と中止のため

の共同意思決定」という本が出ています。日本臨床倫理学会のホームページに和

訳版が掲載されていますので是非、読んでみてください。この中に、「透析の非

導入や中止への決定」という項目があります。透析を見合わせる（非導入や中止） 

状況には以下のような場合が含まれるとして、・意思決定能力のある患者が十分

な情報を得たうえで自分の意思で透析を拒否するか中止を申し出た場合、など 4

項目があげられています。そしてそのような場合には、効果的な緩和ケアを提供

すると書かれています。 

                   
                                           

                             
                 

                                          
                                      

                                           
                                            
                

                                             
               

   
                                  
                                              
                  



15 

 さて日本では 2018年に透析中止の事例が社会的問題になり、2014年に策定し

た「透析の開始と継続に関する意思決定プロセスについての提言」が 2020年に

改定されました。改定に際して新たに盛り込まれた概念は、以前からあった事前

指示に加え、共同意思決定、アドバンス・ケア・プランニング（ＡＣＰ）ですが、

画期的なのは「保存的腎臓療法（ＣＫＭ）」といって、透析をしない・中止する

ことが選択肢の一つ、とはっきりうたったことです。その場合「透析患者への緩

和ケアの提供」が盛り込まれました。そこには、「意思決定能力を有する患者ま

たは意思決定能力を有さない患者の家族等から医療チームへの透析見合わせの

申し出」があった場合、どうするかなども書いてあります。事前指示の確認書と

ペアになった「撤回書」を必ず渡すことなどについても触れています。 

 さてＣＫＭですが、これは消極的安楽死の範疇に入るかもしれません。という

ことは、それを実行する医療スタッフに「倫理的ジレンマ」が生じます。これに

対して私は 2018年に「透析中止・見合わせの申し出があった際に留意すべき事

項」を発表しています。「透析中止の希望は確固たるものか、理由は何か」「希望

の主要な要因を改善できる手段はないのか、手段は尽くされたのか」などです。 

 

 

 

 さて最後になりますが、ノンフィクション作家・堀川恵子さんの『透析を止め

た日』をきっかけに、腎不全患者が緩和ケアを受けやすくなる体制整備が動き出

しました。ということで今後、透析を止めて緩和ケアを受けたいという患者さん

が増えてくることが予想されます。そこで医療従事者の役割として、「患者の意

思決定を支援すること」と冒頭お話しました。こうした正しいプロセスを経て形

                          

                               

                                  

                 
                                     

                      
                      

                              
                            

                            

                                      
                                

                   
                        



16 

成された患者の意思を尊重すること、これがつまり患者の尊厳を守ることにな

るのではないかと思います。要するに「延命治療をする・しない・中止する」で

はなく、患者の尊厳を守ることを一義的に考えるのが私たちのすることではな

いかと思います。 

 

 

■尊厳死と安楽死の現状と展望（満岡 聰） 

「社会的コンセンサ に向 具体的な議論を…」 

 

 

まず最初に安楽死と尊厳死についての整

理をしたいと思います。まとめたものがこ

れです。 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

 

 

安楽死には、薬物などを用いて死に至らしめる「積極的安楽死」と、生命を保

つのに必要な治療を中止または差し控える「消極的安楽死」とがあります。消極

的安楽死は尊厳死に相当し違法ではありませんが、治療措置の停止、特に人工呼

吸器の停止はグレーゾーンで訴追される可能性があります。 

一方尊厳死は、ほぼ緩和ケアと等しいといっていいと思います。症状コントロ

ールは行うけれど、本人が望まない治療や延命措置は行わないというものです。

また鎮静によって結果的に死期が早まることがあるかもしれませんが、それは

あくまでも命を縮めることが目的ではなく、眠らせるということでの意識の低

下を目的としたもので、死期が早まることがあっても消極的安楽死に含めない

ということになっています。 

尊厳死についての論点に話を進めます。第１の問題は高齢化に伴い認知症の

増加に関連する問題です。訪問診療などの現場にいて常に感じるのは、認知症の

方との意思疎通は困難だということです。こちらの言うことが理解できない、点

滴などの管も勝手に抜いてしまう、食事を摂ろうとしない、どうすればいいので

しょうか。「人生の最終段階における医療の意思決定プロセスに関するガイドラ

イン」というのが平成 30年に出ています。問題は患者の意思が確認できない場

合ですが、「患者にとっての最善の治療方針を医療・ケアチームで慎重に判断す

              
                      

                            
                  

                             

                             

           

                            

     

                            

                          

                                

                              

         
                                 

                         

                



18 

る、家族とも十分に話し合う、ということになります。その判断のために、私た

ち臨床倫理カンファレンスで使うのは、「ジョンセンらの４分割法」というもの

です。①医学的適応、②患者の意向、③QOL（生活の質）、④周囲の状況です。こ

の 4つを 1つずつあげていき、話し合いの材料にします。 

 

 

 

この 4 つの中で QOL が最も大事かとも思いますが、とにかく一つずつ関連す

る項目をあげながら話し合い、最善に向かって判断していきます。その際、「患

者にとっての最善」がじつは「家族にとっての最善」になってはいないか、など

もよく考えていかなければなりません。家族が患者さんの最善を考えて判断す

るとは限りません。ここで「同時に存在する高齢者ケアの目的」について考えて

みましょう。苦痛の緩和、病気の克服、自分らしさの追求、尊厳の保持、生活レ

ベルの保持、いろいろありますが、いったい何が大事なのかですね。病気の克服

が第一でそれを目的とすれば、点滴をし酸素を付けて治療することになります

が、その管を引っこ抜いたりしたら手足を縛るのか、ともなります。そこに「尊

厳の保持」とか「自分らしさの追求」なんてあるのか。倫理的ジレンマが伴いま

す。つまりケアに正解なんてないんです。正解がない中で「患者さんにとって何

が最善か」を考え、落としどころをさぐっていかなければなりません。キーワー

「  の 向 選  」    

イン  ー ド・コンセン 
  の      
  が 療に する 向
  の  
     
  の 療に する  

「  的  」    

  の  的状 
 療  
 療  が くなる状 
 療の     

「  の状 」    

 療 ・ 療   の    
  ・     
  の    義 の  
経 的  
 療  の  
 療に  を  す  、  、臨床
研究、    、   生、安全  
  
                                          
    およ       （  ら、    ）  

「   」    

 療 が  の全体的な ウ   
（  ）に  る  
  の   に する    
 療 の 見（ イ  ）
   を  する の  的  
     の 療  への  
    
死の  の   



19 

ドは「患者さんにとっての最善」です。しかしながら現在、こうした倫理カンフ

ァレンスを行うことができる環境は、日本では残念ながらまだ整っていないの

が現状ですね。 

次に論点 2の「終末期抜管」について考えてみましょう。一度付けた人工呼吸

器などを外せないため最初から付けずに、生きられる命を諦めるという現状に

どう向き合えばいいのか、という問題です。そもそも治療の選択は基本的人権で

ある自己決定権です。患者本人のみが行使でき他人に移転しない権利、一身専属

権と言います。ACPでは、一度選択した治療法に関して気持ちや状況が変わった

ら繰り返し話し合い、本人にとっての最善を目指すことが推奨されています。し

かしながら終末期抜管においては、一度付けたものを取り外すと立件される恐

れがあるため、これまで救急の場を除いて行われてきませんでした。 

ここでのテーマです。人工呼吸器を装着せずに亡くなることは許容されるの

に、人工呼吸器の取り外し（終末期抜管）を行って亡くなることは許容されない

のか。先ほどの松田先生のお話のように、これは等価であるのですが、日本では

社会的コンセンサスとして認められていません。透析の場合は外してもすぐに

亡くなるというわけではないので、「また再開して」ということもできますが、

人工呼吸器は外したらすぐに亡くなってしまいますからね。先ほどのお話にあ

りました「TLT」の意味がないんです。 

アメリカでは現在、「呼吸器を含む延命治療の中止」はすべての州で合法にな

っています。アメリカでは「挿管せずに亡くなること」と「挿管して後に中止し

て亡くなること」は同義だと考えられており、それが合法性の根拠になっている

んです。こうした外国の状況もあり、厚労省は 2007年、「終末期医療の決定プロ

セスのガイドライン」を出しました。 

 



20 

 

 

ガイドラインを座長としてまとめた樋口範雄・東大名誉教授は、「それ以降、

医師が終末期患者の治療を中止したことで有罪となったケースはない」と指摘

し、「抜管をすると刑事訴追される恐れ…などという議論は時代遅れ」と話して

います。しかしながら、臨床の現場に立つ私たちは、そうは思えないというのが

現実です。 

この問題についてまとめますと、人工呼吸器の取り外し（終末期抜管）は基本

的人権である自己決定権により認められるものであり、本人から取り外しを求

められた場合は、本人、家族等、ケアチームで繰り返し話し合い共有意思決定を

行うこと。そのためには ACP、緩和ケアを行うためのコミュニケーションスキル

が必要で、ケアチームは臨床倫理を学ぶ必要があり、また緩和ケアチームの参加

は必須、ということになるかと思います。 

では最後に安楽死についての論点に移ります。現在、日本では安楽死は認めら

れていませんが、世界では安楽死容認の国が増えています。緩和ケアに携わる医

師へのアンケートでは約９％の患者さんから安楽死を求められた経験があると

報告されています。死以外に本人の苦痛を緩和できないと判断されるケースが

あることも事実ですね。しかし日本ではこれまで、そこにどう向き合うかの議論

はされてきませんでした。安楽死を求めて海外渡航する人々がいる現状に、私た

          
                   

                          
                          
                            
     
                            
                           
             
                          
                           
   

                  

                         



21 

ちはどう向き合うべきでしょうか。具体的には、どのように話し合うかというこ

とになります。 

まず、本人が安楽死について正しい理解をしているかの確認が必要です。また

死にたいと訴える理由、中身、本当に死にたいのか、死にたいほど辛いのは何な

のかの確認などですね。それらを確認し、適切な対応をしてもそれでもなお死を

望まれるならば、次のステップ「専門家への相談」などに移ることになります。

「自発的飲食停止（VSED）」などの選択肢もありますが、それも簡単ではなく倫

理委員会を含めた話し合いが繰り返し必要になります。 

 

 

 

ちなみにカナダで安楽死を受けた人の苦しみの性質をみてみますと、高い順

から「有意義な活動に従事する能力の喪失」「日常生活をする能力の喪失」「不適

切な疼痛コントロール」「尊厳の喪失」「痛み以外の症状のコントロールが不十

分」「家族や友人、ケアギバーの負担感」「身体機能のコントロール能力喪失」「孤

立・孤独」と続きます。 

最後に、先ほどの自発的飲食停止に関してですが、人は食べなくても水分があ

れば 1か月くらいは生きます。しかし水分を採らないと 2週間近くで亡くなる、

ということがわかっています。イギリスの調査では「食事と水分の摂取をやめた

             

                                                       



22 

患者は人生最後の 2 週間の苦しみが少なく、より平穏であったと看護師から評

価された」との報告があがっています。だからと言って、死を求める患者さんに

「自発的飲食停止がありますよ」と言えるかとなると、それはなかなかできませ

んね。このように、安楽死に関する問題はそう簡単ではないということをいろい

ろ申し上げました。「安楽死」については、社会的コンセンサスに向け、さまざ

まな角度からより具体的な議論が必要になると思います。 

 

 

【解説と感想】 

キーワードは「生きがい＝IKIGAI」 

郡司 武（日本尊厳死協会 会報編集） 

 

 第 14回を迎えたⅬＷ研究会の今回のテーマは「尊厳死と安楽死のはざま」。14

年になる研究会で初めて「安楽死」をほぼ正面から取り上げたといっていいでし

ょう。「はざま」を微妙にさぐりつつ「安楽死」本丸に迫っていくといった印象

でした。それには 3 人の講師がこれまでより具体的なシチュエーションを提示

し、「この場合、さあ、どうしましょうか」と、対応を問うていったからと言え

ます。 

 例えば「医療行為の差し控えと中止」について。 

最初に登壇した哲学者の松田純さんは「苦痛に耐えかねた本人が人工呼吸器

の取り外しを求めてきた場合、どうすべきか」を論点として取り上げました。本

人の意思は明確です。取り外してもらうことで死＝安楽死を選ぶ、という意思で

す。松田さんは、本人の「苦しみ続けることから一刻も早く解放されたい」とい

う意思・尊厳を尊重し、その尊厳を損なったり苦痛を増大させたりする可能性が

ある時には、「その医療行為の差し控えと、いったん開始した医療行為の終了も

選択肢として考慮する必要がある」との日本老年医学会の「立場表明 2025」を

紹介しつつ、「差し控えと中止は等価である」「差し控えと中止は安楽死でも自殺

ほう助でもないと明記されている」と述べ、論を進めます。そのうえで、最終的・

実際的には、本人・家族と医療・ケアチームが協働しつつ、本人の意思をしっか

り確認し、本人の人生にとっての最善を目指し、最適な選択肢を模索することが

必要、と続けます。 

さて、この「差し控えと中止」は、なかなか難しい問題です。日本では安楽死

が認められていませんから、いったん開始した治療法を終了することは「罰せら

れる可能性」につながります。本来、医師は命を助ける・かりに 1日でも命を長



23 

引かせるのが使命ですから、開始した治療法を中止することには重いためらい

の心理が働き、それなら最初から「差し控え」によって対応するといったケース

の想定が考えられます。回復する可能性があるのに「しない」。というのは医療

倫理に反するのではないかと問いかけます。もし治療法の中止という選択の自

由があるのなら、人工呼吸器の装着を最初から選ぶ人がもっと増えてくるので

はないでしょうか。「中止」という選択の自由がないから「最初から装着しない」

ということになっている現実。さあ、どうしたものでしょう。そう問いかけまし

た。 

この問題については、2人目の登壇者・三浦靖彦さんも腎臓病の専門家として

透析患者の「終末期抜管」に絡めて提示します。欧米などでは、透析に伴う患者

の受ける負担と得られる利益との好ましくないバランスがある場合は、透析を

中止することが倫理的に認められる、とする考えを紹介しつつ、ただし、このよ

うな決定は「腎臓専門医と患者の相互理解による意思決定によってなされるべ

き」としています。しかし、この問題は慎重に進めなければなりません。透析患

者などに対する「中止」への同調圧力の懸念を常に念頭に置いておく必要がある

でしょう。 

次に、例えばもう一つ。安楽死を求める人たちにどう対処すべきでしょうか。

「死にたい」と強く訴えてくる人に対してどうするか、です。まず、臨床の医療・

ケアスタッフの目指すこととして「苦しい中でも一時のやすらぎがあるとすれ

ば、そうした時をいかに増やしていくか」だとし、「在宅医療は生きがい探し」

「訪問看護は生きがい支援」「できることを探し生ききることを支える」と話を

進めます。生きがいは与えることはできない、自分で探すしかない──というわ

けです。安楽死を強く求める人に「生きがい」ですか、と思う人も多いかもしれ

ません。非常にシンプルで平易なことのように思うでしょうが、生きがい＝

IKIGAIはヨーロッパ語にもなっていて、きわめて重要なのだとか。IKIGAIは「死

にたい」を救う強いキーワードなのかもしれません。 

哲学的で重いテーマの「安楽死」に対して「生きがい＝IKIGAI」。なんとも非

対称的なようで、しかし実は極めてバランスの取れた対象概念なのかもしれま

せん。 


